
11

Вестник Оренбургской духовной семинарии. Вып. 4 (37) 2025 I
РАЗДЕЛ I.

ИССЛЕДОВАНИЯ

НРАВСТВЕННОЕ БОГОСЛОВИЕ

УДК 27:276
В. М. Франжев

ИДЕЯ НРАВСТВЕННОГО РАЗВИТИЯ ЧЕЛОВЕЧЕСТВА 
В НАСЛЕДИИ ЕВСЕВИЯ КЕСАРИЙСКОГО

Аннотация: В данной статье проводится анализ христианской модели истории 
Евсевия Кесарийского, которая подробно излагается в первых главах «Церковной истории». 
Речь идёт об описании нравственного состояния человечества в дохристианскую эпоху.  
Такое повествование на первый взгляд кажется не вполне обоснованным в рамках «Цер-
ковной истории», поскольку не соответствует её тематике. Однако подобным отступлением 
Евсевий расширяет временные границы истории Церкви, демонстрируя, что она корнями 
уходит в глубокую древность, и тем самым придаёт большую важность предмету своего 
повествования. С помощью различных риторических приёмов первый церковный историк 
стремился подчеркнуть специфику христианского восприятия истории и её отличие от эл-
линского взгляда на прошлое. Таким образом, прибегая к сравнительно-сопоставительному 
анализу и историко-филологическому методу, автор рассматривает релевантный фрагмент 
«Церковной истории», сравнивая его с вводной частью «Исторической библиотеки» Диодора 
Сицилийского, и приходит к выводу об апологетической цели автора, который демонстри-
рует, что христиане как новый народ Божий наряду с другими великими народами имеет  
не только собственную историю, но и свой взгляд на события прошлого.

Ключевые слова: Евсевий Кесарийский, ветхозаветная история, нравственное 
развитие, Диодор Сицилийский, историческая модель.

Сведения об авторе: Франжев Виктор Михайлович, аспирант Московской духов-
ной академии, преподаватель Общецерковной аспирантуры и докторантуры имени святых 
Кирилла и Мефодия (Россия, Москва). E-mail: viktorfranzhev17@gmail.com, ORCID: https://
orcid.org/0009-0008-2793-3341.

Цитирование: Франжев В. М. Идея нравственного развития человечества  
в наследии Евсевия Кесарийского // Вестник Оренбургской духовной семинарии. 2025. 
Вып. 4 (37). С. 11–22.

Поступила в редакцию: 10.06.2025. Принята к публикации: 25.11.2025.

Введение. «Церковная история» является важнейшим сочинени-
ем Евсевия Кесарийского (ок. 265–339) и занимает особое место в его бо-
гатом литературном наследии. В рамках данного сочинения автор ставит 
перед собой цель – проследить «преемство святых апостолов» и описать  



12

ИсследованияI
«то, что произошло со времён Спасителя»1. При этом Евсевий вводит в свою 
«Церковную историю» повествование о событиях, которые произошли задол-
го до пришествия Христа, и тем самым создаёт «историю внутри истории»2. 
Речь идёт о главах 2–4 I книги «Церковной истории», в которых автор рассуж-
дает о вопросах триадологии, сотворения мира и человека, а также доказы-
вает древность Христа и Его учения. Также в данном повествовании первый 
церковный историк затрагивает вопрос нравственного состояния человече-
ства от его появления вплоть до времён Спасителя. Этот отрывок существен-
но расширяет исторический горизонт читателя Евсевия и обогащает жанро-
вую природу «Церковной истории», поскольку здесь встречаются элементы 
апологии3. Тем не менее данный фрагмент зачастую остаётся без внимания 
исследователей4, что придаёт актуальность нашей работе.

Цель исследования заключается в том, чтобы проанализиро-
вать фрагмент «Церковной истории», в котором автор размышляет о нрав-
ственном состоянии человечества, выявить основания, побудившие Евсе-
вия ввести подобное повествование в свой исторический труд, и сравнить 
вводную часть «Церковной истории» с введением «Исторической библио-
теки» Диодора Сицилийского.

Новизна исследования заключатся в том, что путём сравнения 
вводных частей «Церковной истории» Евсевия Кесарийского и «Историче-
ской библиотеки» Диодора Сицилийского (ок. 90–30 до Р. Х.) впервые вы-
являются текстуальные связи этих двух сочинений.

Теоретическая значимость исследования: в данной работе 
затрагивается вопрос текстуальных связей «Церковной истории» и «Исто-
рической библиотеки», выявление которых позволяет лучше понять ком-
позицию и жанровые особенности данного сочинения, а также причины, 
побудившие Евсевия Кесарийского внести повествование о дохристиан-
ской истории человечества в свой труд. 

1 Евсевий Кесарийский. Церковная история / пер., ввод. ст., коммент., библиогр. список  
и указатели И. В. Кривушина. СПб. : Издательство Олега Абышко, 2013. С. 18.
2 Morlet S. L’introduction de l’Histoire ecclésiastique d’Eusèbe de Césarée (I, II–IV):  
étude génétique, littéraire et rhétorique // Revue d’études augustiniennes et patristiques. 2006. 
Vol. 52. P. 57.
3 Verdoner M. Transgeneric Crosses. Apologetics in the Church History of Eusebius // Three Greek 
Apologists. Origen, Eusebius, and Athanasius / ed. by Anders-Christian Jacobsen, Jörg Ulrich. 
Bern : Peter Lang, 2007. Vol. 3. P. 79.
4 См.: Morlet S. L’introduction de l’Histoire ecclésiastique d’Eusèbe de Césarée (I, II–IV)… P. 57.



13

Вестник Оренбургской духовной семинарии. Вып. 4 (37) 2025 I
Практическая значимость исследования: материалы и ре-

зультаты статьи могут быть использованы при составлении специальных 
курсов и отдельных семинаров по истории Церкви.

Что касается методов исследования, при выявлении тексту-
альных связей «Церковной истории» и «Исторической библиотеки» и по-
строении аргументации используется сравнительно-сопоставительный 
анализ, а также историко-филологический метод исследования, сочета-
ющий изучение жанровой природы и сюжетно-смысловой организации  
текста.

Историография. «Церковная история» Евсевия Кесарийского 
является довольно изученным сочинением, однако главы 2–4 I книги за-
частую либо воспринимаются исследователями как паратекстуальный 
фрагмент, либо вовсе игнорируются. В связи с этим фрагмент с описанием 
дохристианской истории человечества не имеет исчерпывающего исследо-
вания. Одним из первых авторов, которые анализировали исторические 
взгляды Евсевия Кесарийского, является Ж. Сиринелли. Он пришёл к вы-
воду, что историческая модель Евсевия предполагает определённое дви-
жение вверх: варварство благодаря закону Моисея, а затем и Евангелию 
постепенно уступает место морали5. Подобную мысль высказывает также 
Г. Чеснат, утверждая, что дохристианская история представляет собой 
историю непрерывного прогресса, причём как религиозного, так и циви-
лизационного6. А. Дроуг заключает, что идея христианского прогресса  
в наиболее завершённом виде формируется у Евсевия и перенимается  
последующими христианскими авторами IV–V вв.7.

Также следует упомянуть И. Кривушина, в статье которого выдви-
гаются пять исторических концепций Евсевия Кесарийского: идея пре-
емственности, идея префигурации, идея восстановления, идея регресса 
и идея прогресса. При этом концепция исторического прогресса нужна 
лишь для того, чтобы объяснить причину задержки пришествия Христа8.

5 Sirinelli J. Les vues historiques d’Eusèbe de Césarée durant la période prénicéenne. Dakar : 
Université de Dakar, 1961. P. 225–226.
6 Chesnut G. F. The First Christian Histories: Eusebius, Socrates, Sozomen, Theodoret,  
and Evagrius. Macon : Mercer University Press, 1986. P. 94.
7 Droge A. J. Homer or Moses? Early Christian Interpretations of the History of Culture. Tübingen :  
Mohr, 1989. P. 192.
8 Krivouchine I. L’époque préchrétienne dans l’Histoire Ecclésiastique d’Eusèbe de Césarée // 
Traditio. 1996. Vol. 51. P. 294.



14

ИсследованияI
С. Морле замечает, что Евсевий вводит рассуждение о нравствен-

ном состоянии человечества в дохристианскую эпоху из апологетических 
соображений, имея в виду обвинение, выдвинутое Цельсом против хри-
стиан9. Суть этого обвинения заключается в недоумении, почему Бог, Ко-
торый долгое время пренебрегал участием в жизни людей, вдруг вспоми-
нает о них спустя столько веков (μετὰ τοσοῦτον αἰῶνα)10. Автор «Церковной 
истории» отвечает на данное обвинение, поскольку оно было подхвачено 
Порфирием, главным языческим оппонентом Евсевия, и продолжало 
звучать в адрес христиан.

В рамках данной статьи мы рассмотрим интересующий нас фраг-
мент «Церковной истории», прежде всего, в сравнении с введением  
к «Исторической библиотеке» Диодора Сицилийского, что, на наш взгляд, 
может внести ясность в понимание резонов, побудивших Евсевия интегри-
ровать повествование об истории человечества в дохристианскую эпоху  
в сочинение, посвящённое новозаветным событиям.

Обсуждение и результаты. Свои исторические взгляды о нра- 
вственном состоянии человечества в дохристианскую эпоху Евсевий 
Кесарийский развивает, как было сказано выше, в главах 2–4 I книги 
«Церковной истории». Сам автор эту часть своего сочинения называ-
ет введением (προκατασκευή)11. Данный фрагмент представляет собой 
апологетический фундамент всего сочинения, поскольку здесь приво-
дятся доводы о предвечности Христа и древности христианской веры 
против тех, «кто считает, что христианство возникло не раньше вчераш-
него дня»12, и потому уступает другим древним религиям. Как замечает  
М. Вердонер, выделение древности какой-либо идеи или религии явля-
ется претензией не только на легитимность, но и на превосходство опи-
сываемого предмета13.

Введение к «Церковной истории» начинается размышлениями ав-
тора о двойственной природе Христа, об Его пришествии в мир и проч. Да-
лее, отвечая на вопрос языческих оппонентов, почему Спаситель явился 

9 Morlet S. L’introduction de l’Histoire ecclésiastique d’Eusèbe de Césarée (I, II–IV)… P. 72–73.
10 Origène. Contre Celse. T. II. Livres III et IV / introd., texte critique, trad. Et notes par M. Borret. 
Paris : Cerf, 1968. P. 202.
11 Eusèbe de Césarée. Histoire ecclésiastique. Livres I−IV. T. I. / éd. I. G. Bardy. Paris : Cerf, 1952. P. 21.
12 Евсевий Кесарийский. Церковная история… С. 20.
13 Verdoner M. Transgeneric Crosses… P. 79.



15

Вестник Оренбургской духовной семинарии. Вып. 4 (37) 2025 I
в мир не сразу, а спустя множество веков, Евсевий Кесарийский излагает 
своё видение человеческой истории14. 

Идея нравственного развития человечества напрямую связана уче-
нием о Промысле Божием и действии божественного Логоса в мире. Евсе-
вий различает деятельность Логоса до воплощения от Его деятельности по-
сле воплощения. Деятельность Воплотившегося Христа первый церковный 
историк называет словом οἰκονομία15. Такое понимание данного термина 
подтверждается текстом «Диалога с Трифоном иудеем» Иустина Филосо-
фа: «καὶ διὰ τῆς παρθένου ταύτης τῆς ἀπὸ τοῦ γένους τοῦ Δαυεὶδ γεννηθήναι 
σαρκοποιηθεὶς ὑπέμεινεν, ἵνα διὰ τῆς οἰκονομίας ταύτης ὁ πονηρευσάμενος τὴν 
ἀρχὴν ὄφις καὶ οἱ ἐξομοιωθέντες αὐτῷ ἄγγελοι καταλυθῶσι»16. Что касается 
деятельности божественного Логоса до Воплощения, её Евсевий именует 
словом θεολογία17. К ней первый церковный историк относит то, что описы-
вается в вышеупомянутых главах, включая идею нравственного развития 
человечества в дохристианскую эпоху. В рамках данной концепции исто-
рия человечества рассматривается как постепенное восхождение к позна-
нию Бога через закон, науки, философию и другие дары Божии, венцом 
которых является Евангелие. Таким образом, в исторической модели Евсе-
вия Кесарийского ветхозаветные события служат своего рода подготовкой 
к Евангельскому откровению18.

При этом следует отметить, что нравственному прогрессу чело-
вечества, по Евсевию, предшествовало нравственное падение, связанное  
с первородным грехом. Первородный человек, нарушив заповедь, отпал 
от Бога. С этого момента прежнее наслаждение сменилось проклятием  
и человечество впало в такое состояние, которое свойственно диким зве-
рям (θηριώδη τινὰ τρόπον)19. Важно отметить, что Диодор Сицилийский  

14 Евсевий Кесарийский. Церковная история… С. 20–26.
15 Eusèbe de Césarée. Histoire ecclésiastique… P. 5.
16 Justin Martyr. Dialogue avec Tryphon. Édition critique, traduction, commentaire par  
P. Bobichon. Fribourg : Academic Press, 2003. P. 294–296. Рус. пер.: «…благоволил воплотиться  
и родиться от Девы из рода Давидова для того, чтобы через такое домостроительство 
победить коварствовавшего из начала змея и уподобившихся ему ангелов» (Иустин 
Философ, мч. Разговор с Трифоном иудеем // Св. Иустин Философ и мученик / пер. и прим. 
прот. П. Преображенского. М. : Университетская типография, 1892. С. 203).
17 Eusèbe de Césarée. Histoire ecclésiastique… P. 5.
18 Krivouchine I. L’époque préchrétienne dans l’Histoire Ecclésiastique d’Eusèbe de Césarée… P. 287.
19 Eusèbe de Césarée. Histoire ecclésiastique… P. 10.



16

ИсследованияI
описывает первобытное состояние человечества похожими формулиров-
ками: «τοὺς δὲ ἐξ ἀρχῆς γεννηθέντας τῶν ἀνθρώπων φασὶν ἐν ἀτάκτῳ καὶ 
θηριώδει βίῳ καθεστῶτας σποράδην ἐπὶ τὰς νομὰς ἐξιέναι, καὶ προσφέρεσθαι 
τῆς τε βοτάνης τὴν προσηνεστάτην καὶ τοὺς αὐτομάτους ἀπὸ τῶν δένδρων 
καρπούς»20. Данная параллель между Диодором и Евсевием, на наш 
взгляд, кажется весьма важной. Дело в том, что Кесарийский епископ яв-
ляется первым христианским автором, который цитирует «Историческую 
библиотеку» Диодора Сицилийского21. В частности, в I книге «Евангель-
ского приготовления» Евсевий приводит отрывок из сочинения Диодора, 
где речь идёт о сотворении мира22. Следует заметить, что благодаря ци-
тированию Евсевием «Исторической библиотеки» сохранились некоторые 
фрагменты утраченных книг этого фундаментального сочинения Диодора 
Сицилийского23.

В самом деле, сочинения этих двух историков во многом похожи. 
Свой труд Диодор предваряет обширным введением, в котором, с одной 
стороны, описывает цель своего замысла, источники, на которые он будет 
ссылаться, композицию и хронологию своего сочинения, а, с другой сто-
роны, затрагивает тему почитания богов, а также вопрос сотворения че-
ловека и начала мироздания24. Таким образом, он выстраивает введение 
к своему сочинению по определённой схеме: теология – антропогония – 
космогония. Такую же схему мы видим во введении к «Церковной исто-
рии», в которой, как было сказано выше, Евсевий рассуждает о вопросах 
христологии, отношений Бога Отца и Бога Сына, создания мира и сотво-
рения человека. После этого автор переходит к описанию исторического 
развития человечества. Тут Евсевий полностью опирается на библейское 

20 Diodorus of Sicily. The Library of History / ed. by G. P. Goold. Cambridge (Ms.) : Harvard 
University Press, 1933. P. 28. Рус. пер.: «…что же касается самых первых людей, то, как 
говорят, они, вступив в жизнь беспорядочную и подобную животным, в одиночку выходили 
на пастбища и употребляли в пищу пригодную растительность и плоды дикорастущих 
деревьев» (Диодор Сицилийский. Историческая библиотека. Главы I–VIII (введение) / пер.  
В. М. Строгецкого // Вестник древней истории. 1986. № 2 (177). С. 87). 
21 Inowlocki S. Eusebius’ Construction of a Christian Culture in an Apologetic context: Reading 
the Praeparatio Evangelica as a Library // Reconsidering Eusebius. Collected Papers on Literary, 
Historical, and Theological Issues. Leiden : Brill, 2011. P. 207.
22 Eusèbe de Césarée. La préparation Évangélique. Livre I / introd., texte grec, trad. et comment. 
par J. Sirinelli et É. des Places. Paris : Cerf, 1974. P. 144–150.
23 Bounoure G. Eusèbe citateur de Diodore // Revue des Études Grecques. 1982. Vol. 95. № 452/454. 
P. 433.
24 Diodorus of Sicily. The Library of History… P. 22–24. 



17

Вестник Оренбургской духовной семинарии. Вып. 4 (37) 2025 I
повествование. Первый человек, который изначально находился в блажен-
ном состоянии, после грехопадения утратил благодатную жизнь, что при-
вело к продолжительному нравственному падению человечества вплоть 
до уподобления животным. Это происходило в тот исторический период, 
когда ни законы, ни науки, ни философия ещё не были известны человеку. 
Несмотря на то, что даже в таком состоянии Бог не оставлял человечество 
без Своего попечения и посылал разумные и кроткие семена (λογικὰ καὶ 
ἥμερα σπέρματα)25 в души людей, они не были способны усвоить эти бо-
жественные дары и погрузились в мрак порока. Тем не менее, благодаря 
отдельным людям, которые восприняли семена благочестия (τὰ θεοσεβείας 
σπέρματα), божественная истина стала распространяться в отдельных на-
родах. У евреев она распространялась благодаря закону Моисея. У других 
народов также были свои законодатели и философы, которые сумели смяг-
чить образ мыслей и нравы своих соплеменников26.

О примитивном состоянии человечества, как было сказано выше, пи-
сал также Диодор Сицилийский. Однако у него несколько иная модель челове-
ческой истории. По Диодору, самые первые люди пребывали не в блаженном 
состоянии, как мы читаем у Евсевия, а вели беспорядочную жизнь, подобно 
животным (ἐν ἀτάκτῳ καὶ θηριώδει βίῳ)27. Затем с течением времени они изо-
брели ремёсла и науки, которые служили на пользу общей жизни людей28.

Как видно, у Диодора Сицилийского совершенно иной взгляд на исто-
рию человечества: первобытный человек изначально пребывал в животном 
состоянии и постепенно возрастал в разуме и нравственности. У Евсевия же 
историческая модель основывается на библейском рассказе. Сам церковный 
историк осознавал отличие христианского взгляда на историю от эллин-
ского и стремился подчеркнуть это всевозможными способами, в том числе  
и риторическими приёмами. Для убедительности можно привести отрывок 
вводной части «Церковной истории»29 и посмотреть, каким образом автор 
отмечает уникальность христианской модели человеческой истории. 

Евсевий, как и Диодор, пишет о том, что самый первый человек вёл 
совершенно дикую жизнь, причём совсем не похожую на жизнь (ὁ πρῶτος 

25 Eusèbe de Césarée. Histoire ecclésiastique… P. 10.
26 Евсевий Кесарийский. Церковная история… С. 27.
27 Diodorus of Sicily. The Library of History… P. 28.
28 Ibid. P. 30.
29 Мы выбрали фрагмент Hist. eccl. I. 2.18–21.



18

ИсследованияI
ἄνθρωπος <…> θηριώδη τινὰ τρόπον καὶ βίον ἀβίωτον ἐπανῄρηντο)30. Однако 
церковный историк тут же добавляет, что это произошло после блажен-
ной жизни (μετὰ τὴν πρώτην ἐν μακαρίοις ζωὴν)31, которая предшествова-
ла грехопадению. Именно грехопадение стало причиной нравственного 
упадка и животного образа жизни людей. Далее мы видим, какими сло-
вами Евсевий описывает нравственную деградацию человечества после 
грехопадения. Он говорит следующее: «ἀνοσιουργίαις δὲ πάσαις ὅλους σφᾶς 
ἐκδεδωκότες, ὡς τοτὲ μὲν ἀλληλοφθορεῖν, τοτὲ δὲ ἀλληλοκτονεῖν, ἄλλοτε δὲ 
ἀνθρωποβορεῖν»32. В данном отрывке Евсевий описывает состояние людей 
тремя инфинитивами: ἀλληλοφθορεῖν – наносить вред друг другу, ἀλληλο-
κτονεῖν – убивать друг друга и ἀνθρωποβορεῖν – предаваться людоедству. 
Союз ὡς с рядом инфинитивов в данном случае вводит следствие: люди 
после грехопадения полностью предали себя всяческим непотребствам  
и вследствие этого иной раз вредили друг другу, иной раз убивали друг 
друга, а иной раз доходило даже до людоедства. Здесь автор «Церковной 
истории» прибегает к такому риторическому приёму, как градация33, уси-
ливая тяжесть каждого последующего преступления. 

Следующей отличительной чертой исторической модели Евсевия 
от модели Диодора является участие Божественного Логоса в жизни вет-
хозаветного человечества. Если для Диодора причиной нравственного  
и цивилизационного развития человечества является стремление к тому, 
что полезно (τὴν χρείαν αὐτὴν διδάσκαλον γενέσθαι τοῖς ἀνθρώποις)34, ав-
тор «Церковной истории» отмечает, что всё это стало возможным бла-
годаря предвечному Слову Божию, Которое являло Себя людям ещё за-
долго до Воплощения: «ἡ πρωτόγονος καὶ πρωτόκτιστος τοῦ θεοῦ σοφία καὶ 
αὐτὸς ὁ προὼν λόγος φιλανθρωπίας ὑπερβολῇ <…> τοῖς ὑποβεβηκόσι <…>  

30 Eusèbe de Césarée. Histoire ecclésiastique… P. 10.
31 Ibid. P. 10.
32 Ibid. P. 10. Рус. пер.: «…целиком отдавались всяческим гнусностям, то развращая, то уби- 
вая друг друга, иногда ели человеческое мясо…» (Евсевий Кесарийский. Церковная исто- 
рия… С. 26).
33 Антонец Е. В, Беликов А. Е., Тимофеев И. С. Риторические фигуры в римской литературе. 
Справочник и хрестоматия : учебное пособие. М. : Р. Валент, 2024. С. 77.
34 Diodorus of Sicily. The Library of History… P. 30.



19

Вестник Оренбургской духовной семинарии. Вып. 4 (37) 2025 I
ὑπεφαίνετο»35. И именно благодаря Ему (διὰ τούτων) в души многих лю-
дей были брошены семена благочестия (τὰ θεοσεβείας σπέρματα εἰς πλῆθος 
ἀνδρῶν καταβέβλητο)36. Здесь мы видим ещё один риторический приём,  
а именно перифразу (замена одного слова несколькими)37. Вместо того, что-
бы сказать «Слово Божие», Евсевий приводит целый ряд имён и атрибутов 
второй ипостаси Троицы, тем самым подчёркивая, что именно Её участие  
в истории способствовало нравственному развитию человечества. 

Таким образом, этот, казалось бы, ничем не примечательный от-
рывок из вводной части «Церковной истории» на самом деле подчёркива-
ет очень важную апологетическую установку автора. Для Евсевия крайне 
важно показать, что христиане как новый народ Божий наряду с другими 
великими народами имеет собственное богословие, философию, историю 
и осмысление прошлого. Поэтому он, будучи не только прекрасным бого-
словом, но и блестящим оратором, всячески подчёркивает особенность 
христианского взгляда на человеческую историю и его отличия от эллин-
ского.

Заключение. Проанализировав релевантный отрывок из «Цер-
ковной истории» Евсевия Кесарийского и сопоставив его с вводной частью 
«Исторической библиотеки» Диодора Сицилийского, необходимо сделать 
некоторые выводы. Прежде всего, следует отметить, что автор неслучайно 
вводит в своё сочинение, посвящённое описанию церковных событий, пове-
ствование о дохристианском периоде истории вплоть до сотворения перво-
го человека. Таким образом Евсевий, с одной стороны, расширяет времен-
ные рамки Церкви и демонстрирует фундаментальный подход, с которым  
он приступает к своему труду, а с другой стороны, вступает в полемику с дру-
гим выдающимся историком – Диодором Сицилийским. Как было показа-
но, вводная часть «Церковной истории» композиционно схожа с введением 
«Исторической библиотеки». Оба автора выстраивают вводную часть своих 
сочинений по схеме: теология – антропогония – космогония. При этом Ев-
севий, будучи осведомлённым в эллинской традиции, прекрасно ощущал  
отличие христианской модели истории от языческой, которая представлена 

35 Eusèbe de Césarée. Histoire ecclésiastique… P. 11. Рус. пер.: «…тогда Премудрость Божия, 
перворожденная и первозданная, предвечное Слово в преизбытке любви к людям стало 
являться тем, кто в поднебесной…» (Евсевий Кесарийский. Церковная история… С. 26).
36 Eusèbe de Césarée. Histoire ecclésiastique… P. 11.
37 Антонец Е. В, Беликов А. Е., Тимофеев И. С. Риторические фигуры в римской литературе… 
С. 111.



20

ИсследованияI
в «Исторической библиотеке». Диодор рассматривает человеческую исто-
рию как непрерывное развитие: первобытный человек вёл животный образ 
жизни, не будучи при этом приспособленным к окружающему миру. Но с те-
чением времени благодаря опыту у людей появляется речь, ремёсла и, самое 
главное, нравственные ориентиры. Христианский взгляд на историю чело-
вечества принципиально иной: первобытный человек изначально пребывал 
в блаженном состоянии, однако грехопадение стало причиной нравствен-
ной деградации людей, которое продолжалось до тех пор, пока Божествен-
ный Логос не стал являться некоторым людям и сеять в их душах семена 
благочестия. Понимая уникальность христианской модели истории, Евсе-
вий выделяет её с помощью риторических приёмов, благодаря чему заостря-
ет внимание читателя на тех важных аспектах, в которых она отличается 
от языческого взгляда на прошлое. Используя такой приём, как градация, 
он демонстрирует, что после грехопадения человеческий порок становился 
всё тяжелее, а с помощью такого приёма, как перифраза, автор «Церковной 
истории» подчёркивает, что именно участие Слова Божия в истории ста-
ло причиной нравственного возрастания человечества, но никак не опыт  
и стремление к тому, что полезно, как говорит Диодор Сицилийский.

Источники
1.	 Диодор Сицилийский. Историческая библиотека. Главы I–VIII (введение) / пер. 

В. М. Строгецкого // Вестник древней истории. 1986. № 2 (177). С. 82–87.
2.	 Евсевий Кесарийский. Церковная история / пер., ввод. ст., коммент., библиогр. 

список и указатели И. В. Кривушина. СПб. : Издательство Олега Абышко, 2013. 544 с.
3.	 Иустин Философ, мч. Разговор с Трифоном иудеем // Св. Иустин Философ  

и мученик / пер. и прим. прот. П. Преображенского. М. : Университетская типография, 1892. 
С. 132–358.

4.	 Diodorus of Sicily. The Library of History / ed. by G. P. Goold. Cambridge (Ms.) : 
Harvard University Press, 1933. 475 p.

5.	 Eusèbe de Césarée. Histoire ecclésiastique. Livres I−IV. T. I. / éd. I. G. Bardy. Paris :  
Cerf, 1952. 221 p.

6.	 Eusèbe de Césarée. La préparation Évangélique. Livre I / introd., texte grec, trad.  
et comment. par J. Sirinelli et É. des Places. Paris : Cerf, 1974. 338 p.

7.	 Justin Martyr. Dialogue avec Tryphon. Édition critique, traduction, commentaire 
par P. Bobichon. Fribourg : Academic Press, 2003. 563 p.

8.	 Origène. Contre Celse. T. II. Livres III et IV / introd., texte critique, trad. Et notes 
par M. Borret. Paris : Cerf, 1968. 438 p.

Литература
9.	 Антонец Е. В, Беликов А. Е., Тимофеев И. С. Риторические фигуры в римской 

литературе. Справочник и хрестоматия : учебное пособие. М. : Р. Валент, 2024. 192 с.



21

Вестник Оренбургской духовной семинарии. Вып. 4 (37) 2025 I
10.	 Bounoure G. Eusèbe citateur de Diodore // Revue des Études Grecques. 1982.  

Vol. 95. № 452/454. P. 433–439. 
11.	 Chesnut G. F. The First Christian Histories: Eusebius, Socrates, Sozomen, Theo-

doret, and Evagrius. Macon : Mercer University Press, 1986. 259 p.
12.	 Droge A. J. Homer or Moses? Early Christian Interpretations of the History of Cul-

ture. Tübingen : Mohr, 1989. 220 p.
13.	 Inowlocki S. Eusebius’ Construction of a Christian Culture in an Apologetic con-

text: Reading the Praeparatio Evangelica as a Library // Reconsidering Eusebius. Collected Papers  
on Literary, Historical, and Theological Issues. Leiden: Brill, 2011. P. 199–223.

14.	 Krivouchune I. L’époque préchrétienne dans l’Histoire Ecclésiastique d’Eusèbe  
de Césarée // Traditio. 1996. Vol. 51. P. 287–294.

15.	 Morlet S. L’introduction de l’Histoire ecclésiastique d’Eusèbe de Césarée (I, II–IV): 
étude génétique, littéraire et rhétorique // Revue d’études augustiniennes et patristiques. 2006. 
Vol. 52. P. 57–95.

16.	 Sirinelli J. Les vues historiques d’Eusèbe de Césarée durant la période prénicéenne. 
Dakar : Université de Dakar, 1961. 557 p.

17.	 Verdoner M. Transgeneric Crosses. Apologetics in the Church History of Eusebius 
// Three Greek Apologists. Origen, Eusebius, and Athanasius / ed. by Anders-Christian Jacobsen, 
Jörg Ulrich. Bern : Peter Lang, 2007. Vol. 3. P. 75–92.

V. M. Franzhev

THE IDEA OF MORAL DEVELOPMENT OF HUMANITY 
IN THE LEGACY OF EUSEBIUS OF CAESAREA

Abstract: This article analyzes the historical model of Eusebius of Caesarea, which 
is detailed in the first chapters of the “Ecclesiastical History”. It is a description of the moral 
state of mankind in the pre-Christian era. At first glance, such a narrative does not seem quite 
reasonable within the framework of “Ecclesiastical History”, since it does not correspond to its 
theme. However, by such a digression Eusebius extends the temporal boundaries of the Church, 
demonstrating that it has its roots in deep antiquity, and thus giving greater importance to the 
subject of his narrative. In addition, Eusebius, possessing a vast library, was well-read in the 
works of Hellenic historians, and thus had a clear understanding of their view of human histo-
ry. With the help of various rhetorical devices, the first church historian sought to emphasize  
the specificity of the Christian perception of history and its difference from the Hellenic view  
of the past. Thus, resorting to historical-philological and linguistic analysis of the relevant frag-
ment of the “Ecclesiastical History”, and comparing it with the introductory part of “The Library 
of History” of Diodorus of Sicily, the author concludes that this digression of Eusebius within the 
“Ecclesiastical History” has an apologetic purpose, since it demonstrates that Christians as a new 
people of God, along with other great nations, have not only their own history, but also their own 
view of the events of the past.

Key words: Eusebius of Caesarea, Old Testament history, moral development, Diodorus 
of Sicily, historical model.



22

ИсследованияI
About the author: Franzhev Viktor Michailovich, Postgraduate student at the Moscow 

Theological Academy, lecturer at the Saints Cyril and Methodius General Church Postgraduate  
and Doctoral Studies (Russia, Moscow).

	
Sources
1.	 Diodor Sitsilijskij. Istoricheskaja biblioteka. Glavy I–VIII (vvedenie) // Vestnik 

drevnej istoriji / per. V. M. Strogetskogo. 1986. № 2 (177). С. 82–87. In Russian.
2.	 Eusevij Kesarijskij. Tserkovnaja istorija / per., vvod. st., komment., bibliogr. spisok  

i ukazateli I. V. Krivouchina. SPb. : Izdatelstvo Olega Abyishko, 2013. 544 s. In Russian.
3.	 Iustin Filosof, mch. Razgovor s Trifonom iudejem // Sv. Iustin Filosof i muche-

nik / per. i prim. prot. P. Preobrajenskogo. M. : Universitetskaja tipografija, 1892. S. 132–358.  
In Russian.

4.	 Diodorus of Sicily. The Library of History / ed. by G. P. Goold. Cambridge (Ms.) : 
Harvard University Press, 1933. 475 p. In English.

5.	 Eusèbe de Césarée. Histoire ecclésiastique. Livres I−IV. T. I. / éd. I. G. Bardy.  
Paris : Cerf, 1952. 221 p. In French.

6.	 Eusèbe de Césarée. La préparation Évangélique. Livre I / introd., texte grec, trad.  
et comment. par J. Sirinelli et É. des Places. Paris : Cerf, 1974. 338 p. In French.

7.	 Justin Martyr. Dialogue avec Tryphon. Édition critique, traduction, commentaire 
par P. Bobichon. Fribourg : Academic Press, 2003. 563 p. In French.

8.	 Origène. Contre Celse. T. II. Livres III et IV / introd., texte critique, trad. Et notes 
par M. Borret. Paris : Cerf, 1968. 438 p. In French.

References
9.	 Antonets E. V., Belikov A. E., Timofeev I. S. Ritorichesrije figury v rimskoj literature. 

Spravochnik I hrestomatija. Uchebnoje posobije. M. : R. Valent, 2024. 192 s. In Russian.
10.	 Bounoure G. Eusèbe citateur de Diodore // Revue des Études Grecques. 1982.  

Vol. 95. № 452/454. P. 433–439. In French.
11.	 Chesnut G. F. The First Christian Histories: Eusebius, Socrates, Sozomen, Theo-

doret, and Evagrius. Macon : Mercer University Press, 1986. 259 p. In English.
12.	 Droge A. J. Homer or Moses? Early Christian Interpretations of the History of Cul-

ture. Tübingen : Mohr, 1989. 220 p. In English.
13.	 Inowlocki S. Eusebius’ Construction of a Christian Culture in an Apologetic con-

text: Reading the Praeparatio Evangelica as a Library // Reconsidering Eusebius. Collected Papers  
on Literary, Historical, and Theological Issues. Leiden: Brill, 2011. P. 199–223. In English.

14.	 Krivouchine I. L’époque préchrétienne dans l’Histoire Ecclésiastique d’Eusèbe  
de Césarée // Traditio. 1996. Vol. 51. P. 287–294. In French.

15.	 Morlet S. L’introduction de l’Histoire ecclésiastique d’Eusèbe de Césarée (I, II–IV): 
étude génétique, littéraire et rhétorique // Revue d’études augustiniennes et patristiques. 2006. 
Vol. 52. P. 57–95. In French.

16.	 Sirinelli J. Les vues historiques d’Eusèbe de Césarée durant la période prénicéenne. 
Dakar : Université de Dakar, 1961. 557 p. In French.

17.	 Verdoner M. Transgeneric Crosses. Apologetics in the Church History of Eusebius //  
Three Greek Apologists. Origen, Eusebius, and Athanasius / ed. by Anders-Christian Jacobsen, 
Jörg Ulrich. Bern : Peter Lang, 2007. Vol. 3. P. 75–92. In English.


